Universitatsgottesdienst Marburg, Erster Sonntag nach Epiphanias, 11.01.2026

~Lebenshunger der Kehle* (Ps 42,3) in der Reihe ,Von den Originalsprachen zur
Predigt” Prof. Dr. Christl M. Maier

Musik: Dr. Ulrich Lieberknecht, Lesungen: Dr. Sarah Dobler

Psalm 42 (Ubersetzung C. M.)

2 Wie eine Hirschkuh lechzt nach Wasserbéachen,

so lechzt meine Kehle nach dir, Gott!

3 Meine Kehle dirstet nach der Gottheit, nach dem lebendigen Gott:

Wann darf ich kommen, mich sehen lassen vor Gottes Antlitz?

4 Meine Tranen sind mir zum Brot geworden Tag und Nacht,

weil man taglich zu mir sagt: Wo ist dein Gott?

5 Daran will ich denken, will mein Begehren vor mir ausschitten:

Dass ich hinuberging im Gedrange, einherschritt mit ihnen zum Haus Gottes
unter dem Schall von Jubel und Dank - eine feiernde Menge.

6 Was schnirst du dich zu, meine Kehle, und stéhnst gegen mich?

Hoffe auf Gott! Denn ich werde ihn wieder loben, sein Antlitz, das Freiheit schafft.
7 Mein Gott, meine Kehle verengt sich mir,

darum wende ich meine Gedanken dir zu,

vom Land des Jordans und des Hermongebirges, vom Berg Mizar her.

8 Fluten rufen den Fluten zu beim Brausen deiner Wasserfalle.

Alle deine Wogen und Wellen gingen tber mich hinweg.

9 Am Tag biete Adonaj seine Treue auf,

nachts sei sein Lied bei mir, ein Gebet zum Gott meines Lebens.

10 Ich will zu Gott, meinem Fels, sagen: Warum hast du mich vergessen?
Warum muss ich trauernd umhergehen, drangsaliert vom Feind?

11 Morderische Qual in meinen Knochen — die mich bedréngen, lastern tiber mich,
taglich sagen sie zu mir: Wo ist dein Gott?

12 Was schniirst du dich zu, meine Kehle? Was stéhnst du gegen mich?

Hoffe auf Gott! Denn ich werde ihn wieder loben, der mein Antlitz befreit, meinen Gott.

Schriftlesung 1 Kon 17,17-24 (Ubersetzung der Ziircher Bibel 2007)

17 Nach diesen Begebenheiten aber wurde der Sohn der Frau, der Hausherrin, krank, und
seine Krankheit wurde immer schwerer, bis kein Atem mehr in ihm war. 18 Da sagte sie zu
Elija: Was habe ich mit dir zu schaffen, Gottesmann? Du bist zu mir gekommen, um an meine
Schuld zu erinnern und um meinen Sohn zu téten! 19 Er aber sagte zu ihr: Gib mir deinen
Sohn. Und er nahm ihn aus ihrem Schoss, trug ihn hinauf ins Obergemach, wo er wohnte, und
legte ihn auf sein Lager. 20 Und er rief den HERRN an und sprach: HERR, mein Gott, hast du
auch Uber diese Witwe, bei der ich zu Gast bin, Unheil beschlossen, dass du ihren Sohn tétest?
21 Dann beugte er sich dreimal tiber das Kind, rief zum HERRN und sprach: HERR, mein Gott,
lass doch das Leben zuriickkehren in dieses Kind! 22 Und der HERR horte auf die Stimme
Elijas, und das Leben kehrte zurick in das Kind, und es wurde wieder lebendig. 23 Und Elija
nahm das Kind und brachte es vom Obergemach hinab in das Haus und gab es seiner Mutter.
uUnd Elija sprach: Sieh, dein Sohn lebt. 24 Da sagte die Frau zu Elija: Nun weiss ich, dass du
ein Gottesmann bist und dass das Wort des HERRN in deinem Mund wahr ist.

1



Predigt zu Ps 42
Liebe Universitatsgemeinde,

Das neue Jahr ist wenige Tage jung. Und fahlt sich fur mich fast schon wieder alt an. Hatten
Sie einen guten Rutsch? Angesichts der eisigen Temperaturen derzeit denkt man bei diesem
Wunsch leicht ans Ausrutschen. Und bisher dachte ich, der ,Rutsch* sei eine verballhornte
Bezeichnung fur das Jiddische rosch-ha-schanah, den Beginn des Jahres. Das ware eine
schone erste Pointe flr das Thema ,Von den Originalsprachen zur Predigt” gewesen. Leider
stimmt die These nicht, obwohl sie sogar in manchen Woarterbtichern des Jiddischen steht.1
Nur im hochsprachlichen Sefardischen sagt man »Rosch Haschana«. Das in Deutschland
gebrauchliche Westjiddische nennt Neujahr »Rausch haschono/-ne«. Gegen die »Rosch-
Rutsch«-Etymologie spricht auch, dass Rosch ha-Schanah, anders als andere judischen
Begriffe, nicht in die deutsche Alltagssprache eingegangen ist. »Ich gratulier’ der zer
Rescheschone« war allein in Frankfurt am Main zu hdren. Woher kommt der ,gute Rutsch*
dann? Im Grimm‘schen Worterbuch von 1893 findet sich der Hinweis, dass Rutsch
scherzhaft fur eine Fahrt oder Reise verwendet werde.2 ,Ich winsche Dir einen guten
Rutsch* heil3t also: ,Komm gut ins neue Jahr hintber!"

Also noch einmal: Hatten Sie einen guten Rutsch? Wir erwarten so viel von Weihnachten und
dem neuen Jahr: endlich Ruhe, gutes Essen, frohliche Familien, schone Gottesdienste — eben
Atem holen, Auftanken, um dann mit neuer Kraft ins neue Jahr aufzubrechen. Woher kommt
diese Sehnsucht, dieser Wunsch, Innezuhalten, dankbar zuriick und gestéarkt nach vorn zu
blicken? Sie grindet wohl in einem zutiefst menschlichen Hunger nach Leben. Es ist die
Sehnsucht nach dem Einklang mit mir selbst, nach einem guten Auskommen mit den
Nachbarn, und nach Frieden in der Welt.

Gemessen am letzten Wunsch sind wir schlecht ins neue Jahr gerutscht! Die Kriege haben
nicht aufgehort, im Gegenteil. Militéarische Angriffe gab es gerade auch an den Weihnachts-
tagen: in der Ukraine, im Libanon, und sogar neue in Venezuela. In der Neujahrsnacht dann
noch die Brandkatastrophe in der Schweiz und kurz danach der Brandanschlag auf eine
Stromleitung in Berlin. Nein, das neue Jahr hat fur viele Menschen gar nicht gut begonnen -
und auch ich blicke angesichts der Nachrichten betriibt und zweifelnd nach vorn —was wird
in diesem neuen Jahr noch alles auf die Weltgemeinschaft, auf die Menschen in Europa, der
Ukraine, in Israel und Pal&stina, auf uns, auf mich zukommen? Die Aussichten auf ein gutes
Leben, auf ein neues und besseres Jahr, waren schon Ende Dezember triibe. Was ist in dieser
Welt eigentlich ,,ins Rutschen* gekommen? Und: Woher kommt die Hoffnung auf ein Ende
der Not?

Fur die betende Person in Psalm 42 ist das Kklar: Sie setzt ihre Hoffnung auf Gott. Aber zuerst
klagt und redet sie lange mit sich selbst: Was betribst du dich, meine Seele, und bist so unruhig
in mir? (Ps 42,6) — so Ubersetzte Martin Luther diese Frage schon 1545 und das ist bis in die
Bibelausgabe von 2017 so geblieben. Aber Moment mal! In unserer Ubersetzung, die Sie auch

1 vgl. Christoph Gutknecht: Rutsch, Rosch und Rausch. Hat der deutsche Neujahrsglickwunsch wirklich hebréische
Wurzeln? In: Judische Allgemeine vom 20. Dezember 2011, https://www.juedische-allgemeine.de/kultur/rutsch-rosch-
und-rausch/ (8.1.2026).

2 Jacob Grimm, Wilhelm Grimm (Hg.): Deutsches Worterbuch. Band 14: R. Schiefe — (VIII). S. Hirzel, Leipzig 1893, Sp. 1568
f.; https://woerterbuchnetz.de/?sigle=DWB&Iemid=R10058 (8.1.2026). Mit dem Beispiel aus Goethes Werther: sonntag
rutscht man auf das land.

2



vor sich haben, ist von Seele doch gar nicht die Rede: ,Was schnirst du dich zu, meine Kehle,
und stéhnst gegen mich?“

Diese Ubersetzung weicht bewusst von dem uns gewohnten Text ab. Denn das hebraische
Wort nefesch meint gar nicht das, was wir heute landlaufig unter der Seele verstehen, als
etwas, das unser Ich eigentlich ausmacht im Gegentber zum Leib. Leib und Seele beschrei-
ben in der allgemeinen Wahrnehmung eine Vorstellung vom Menschen, die Kérperliches und
Geistiges trennt — und das entspricht nicht dem biblischen Menschenbild. Biblisch betrachtet
ist der Mensch, die Person, eine Einheit, ein korperlich-seelisches, psychosomatisches
Ganzes. Einzelne Korperteile reprasentieren in Hebradischen auch Wirkungen, haben tber-
tragene Bedeutung: Die Hand steht fur Tatkraft und Macht. Das Gesicht fir Néhe und
Zuwendung. Es lohnt sich also, Hebraisch zu lernen, um dieses andere Menschenbild zu
verstehen.

Das Wort nefesch hat viele Bedeutungen: die erste ist ,Kehle* oder ,Schlund“. Wir haben
gerade das Lied ,,Du meine Seele, singe” intoniert — aber strenggenommen musste es heilden
,Du meine Kehle, singe.” Durch die nefesch flie3t der Atem, durch sie kommen Wasser und
Speise in den Korper hinein, und Stimme und Gesang heraus. ,Wie eine Hirschkuh lechzt
nach Wasserbachen, so lechzt meine Kehle nach dir, Gott!“ — das ist eng am hebraischen Text
Ubersetzt. So ist nefesch Symbol fur eine bedurftige, begehrende menschliche Person — eben
wie ein Tier, das am Verdursten ist. nefesch steht fiir die Lebenskraft, die Vitalitat, wie in der
Schopfungserzéhlung beschrieben wird: ,Da bildete Adonaj, Gott, den Menschen aus Staub
vom Erdboden und blies Lebensatem in seine Nase. So wurde der Mensch eine nefesch chaja
- ein lebendiges Wesen* (Gen 2,7).

Wir atmen durch die Kehle und wenn wir nicht mehr atmen, sind wir tot! Kehle und Atem
sind nahezu identisch und bedeuten Leben! Im Haus der Witwe beugt sich Elia dreimal Uber
das tote Kind und betet ,,Adonaj, mein Gott, lass doch die nefesch — den Atem, das Leben
dieses Kindes wieder zu ihm zurtickkehren! Da horte Adonaj auf die Stimme Elias, und die
nefesch — der Atem, das Leben des Kindes kehrte zu ihm zurtick, und es wurde lebendig (1
Kon 17,21-22). Was hat Elia getan? Hat er dem Kind eine Herzmassage verpasst? Wir denken
in medizinischen Kategorien. Im Hebréischen ist nefesch die Lebenskraft, die im Atem
sichtbar und horbar wird. nefeschschsch, das klingt auch nach Ausatmen, nach tief Luftholen.

Als Lebenskraft steht nefesch fur alle Arten von Begehren: Verlangen, Leidenschaft, ja sogar
Gier. In Psalm 42 redet die Beterin mit sich selbst, gesteht sich ihr eigenes Begehren ein.
»Was schnirst du dich zu, meine Kehle, und stéhnst gegen mich?* Die Kehle wird eng, wenn
wir Angst haben, der Atem flach, es verschlagt uns die Sprache und es kommt nur noch
Stéhnen heraus, man bringt kein Wort mehr tber die Lippen. Die Beterin spricht auch von
maorderischer Qual in ihren Knochen, das ist ein Bild fir den Todesschrecken, der sie befallen
hat. Warum hat sie solche Angst?

Sie weint Tag und Nacht. Sie fuhlt sich fern von Gott und drickt das in raumlichen
Dimensionen aus: So fern wie das Hermongebirge im Libanon vom Zionsberg in Jerusalem
ist. Ihre Kehle ist trocken vom Schreien, sie verlangt nach Wasser wie die Hirschkuh im
ausgetrockneten Wadi. Und zugleich flhlt sie sich wie eine Ertrinkende: ,Alle deine Wogen
und Wellen gingen Uber mich hinweg.* Was sie eigentlich sucht, ist Begegnung, die
Begegnung mit Gott. Sie fuhlt sich isoliert. Andere Menschen bedrangen sie. Sie lastern

3



taglich ,Wo ist denn dein Gott?* Ja, wo ist Gott in all den Katastrophen unserer Zeit? Das
fragen sich die Menschen in der Schweiz nach der Silvesternacht und sie suchen Trost in der
Begegnung mit anderen, im gemeinsamen Trauern und Erinnern, im Beten.

Als nach Atem ringende, begehrende Menschen sind wir auf Beziehung hin angelegt. So steht
die nefesch auch fur das einzelne Leben schlechthin, fiir die Person als Ganze. Hebraisch
nafschi, meine nefesch, ist oft ein betontes ,Ich.“ Ich halte es nicht mehr aus. Ich bin ganz
allein, klagt die Beterin, umringt von Menschen, die mir nicht helfen, und fern von Gott. Im
Stohnen, mit von Tranen vernebelten Augen, im Griibeln dartber, was ihr fehlt, erinnert sich
die Beterin daran, wie sie einst Gott begegnete. Sie beschreibt die Begegnung mit Gott als
Wallfahrt zum Heiligtum: ,Ich will daran denken, dass ich hindber-ging im Gedréange,
einherschritt mitihnen zum Haus Gottes unter dem Schall von Jubel und Dank —eine feiernde
Menge.”

Warum denken wir heute eigentlich, Seele, Korper und Geist seien getrennt? Auch hier hilft
ein Blick auf Sprache und Vorstellung. Die griechische Ubersetzung der Hebraischen Bibel,
die Septuaginta, gibt nefesch durchgangig mit psyche wieder. Auch so ein laut-malerisches
Wort — psyche. Im alteren Griechisch, etwa bei Homer, hatte das Wort ahnlich breite Bedeu-
tung wie nefesch. Das kann man noch in Jesu Zitat des Refrains von Psalm 42 sehen. In
Gethsemane fangt Jesus zu zittern an und sagt,,Zu Tode betribt ist meine psyche* (Mk 14,34).
Er bittet zwei Junger, bei ihm zu bleiben und zu wachen. Seine Lebenskraft ist erschopft und
dennoch hofft er, Gott mdge ihn vor dem Tod retten.

Erst durch die griechische Philosophie, bei Plato und Aristoteles, wandelte sich die Bedeu-
tung von psyche. Sie wird — etwas vereinfacht gesagt — vom soma, dem vergéanglichen Leib,
und vom nous oder pneuma, der Vernunft, unterschieden. Weil die hebraischen Schriften
Uber einen langeren Zeitraum ins Griechische tbersetzt wurden, finden sich in der Septua-
ginta neben den alteren Bedeutungen auch die spatere — und die christlichen Kirchenvéater
haben vor allem die philosophische Bedeutung des Begriffs, die Idee der vom Korper
geschiedenen Seele, weitertradiert. Es nitzt also, alte Sprachen und die dahinterliegenden
Vorstellungen vom Menschsein zu studieren, um zu verstehen, was es damit auf sich hat.

Was fangen wir nun mit unserer Erkenntnis an? Die Beterin von Psalm 42 ist am Ende:
mutlos, kraftlos, isoliert. Sie hungert nach Leben, erfahrt aber nur Ablehnung. Aber sie
erinnert sich noch an ihre Begegnung mit Gott und schopft neue Hoffnung. Sie sagt
beschworend zu sich selbst: ,Hoffe auf Gott! Denn ich werde ihn wieder loben, sein Antlitz,
das Freiheit schafft.“ (42,6) und ,Hoffe auf Gott! Denn ich werde ihn wieder loben, der mein
Antlitz befreit, meinen Gott.“ (42,12). Noch so ein Kdrperbegriff — hebraisch panim, das
Gesicht oder Antlitz. Es ist die dem Gegeniiber zugewandte Seite der Person. panim
symbolisiert Aufmerksamkeit und Zuwendung. Die Praposition ,vor* lautet hebréisch mifne,
also eigentlich ,vor dem Gesicht von der und der Person.” Wenn wir uns Gott personal
vorstellen, wie die Beterin, so blicken wir auf zu ihm oder zu ihr. ,Sich vor Gottes Antlitz
sehen lassen® (Ps 42,3) meint schlicht ,vor Gott treten* oder ,,zum Gottesdienst gehen.” Das
ist das, was wir machen, wenn wir hier zusammen-kommen. Im Psalm heif3t es wortlich ,ich
werde ihm danken fiir die Hilfe seines Gesichts.” jeschu‘ah Hilfe, Rettung, hier sogar noch im
Intensivplural, geht von Gottes Zuwendung aus. Gottes Zuwendung bedeutet Befreiung von
Enge und Bedrangnis. Gottes Antlitz sehen, Gottes Gegenwart spuren befreit die Kehle, 1asst
sie aufatmen, jubeln und singen. Ihr Hunger nach Leben und Gemeinschaft wird gestillt.

4



Wo bin ich Gott zum letzten Mal begegnet? Wo habe ich gespirt, dass die Lebendige da ist?
Wo kam mein Atem zur Ruhe? Wo konnte ich buchstéablich auf-atmen? War es im Gottes-
dienst an Weihnachten? Oder beim Gesprach am gedeckten Tisch? Bei der Begegnung mit
einer Person, die meine nefesch, mich berihrte?

Woruber klagen wir? Worauf hoffen wir am Beginn dieses neuen Jahres? Gerade sind wir
hier versammelt mifne elohim, vor Gottes Antlitz — wir lassen uns sehen, wir suchen Gemein-
schaft miteinander. Wir nennen es Gottesdienst, aber eigentlich kommen wir auch, weil wir
Gott brauchen, weil wir Atem holen, unseren Hunger nach Leben, unsere Hoffnung néhren
wollen —im gemeinsamen Beten und Singen. Wir beten flr uns, fir andere, und fir die Welt,
dafiir, dass ganze Volker wieder aufatmen kénnen und neu ins Leben finden. Wir danken fir
das, was uns belebt und zufrieden macht. Wir singen aus voller Kehle um Gott zu danken und
zu loben - auf dass Gott, die Lebendige, ihr Antlitz Gber uns leuchten lasse und sich uns
gnadig erweise. Amen.

Furbittengebet

Gott, wir erinnern uns: Du hast uns das Leben geschenkt, den Atem, der uns am Leben halt.
Du hast Deinen Sohn in unsere Welt gesandt, damit wir befreit von Schuld leben kénnen.
Du wendest uns Dein Antlitz zu, damit unser Durst nach erfilltem Leben gestillt wird.

Wir bitten Dich fiir die Menschen, die um Angehdrige trauern.
Hilf ihnen in ihrer Verzweiflung durch Menschen, die sie trosten.

Wir bitten Dich fir die Menschen, die nicht wissen, woher sie ihr tagliches Brot nehmen
sollen, die in Kalte und Dunkelheit ausharren mussen.
Hilf uns, freigebig zu sein und uns um sie zu kiimmern.

Wir bitten Dich fir die Menschen, die ohne Hoffnung und Ziel sind.
Wecke ihren Durst nach sinnvollem Tun. Mache ihnen Mut, auf andere zuzugehen.

Wir bitten Dich fiir die Menschen, die krank sind oder allein.
Wecke ihren Lebensmut. Lass sie splren, dass andere fur sie da sind.

Wir bitten Dich fiir die Menschen, deren Beruf es ist, anderen zu helfen.
Bewahre Sie davor, hart oder gleichgultig zu werden.
Lass sie fur andere zur Quelle des Lebens werden.

Wir bitten Dich fiir die Menschen, die politische Verantwortung tragen.
Hilf ihnen, gute Entscheidungen zu treffen.
Schenke ihnen den Mut, die eigenen Interessen hintanzustellen.

Wir bitten Dich fiir die Menschen, die unter politischer Verfolgung leiden.
Lass sie erleben, dass Widerstand neue Kraft gibt.
Schenke ihnen den Mut, fur ein besseres Leben einzustehen.

Wir bitten Dich fiir die Menschen, die unter dem Krieg leiden. Hilf ihnen zu Gberleben.
Lass die Machtigen Wege zum Frieden finden.

In der Stille bringen wir vor dich, was uns bedrtckt und was wir uns erhoffen fir uns
selbst. ....

Gott, Du hast Deinen Sohn in unsere Welt gesandt. Und mit ihm beten wir zu Dir.
Vater unser im Himmel ....



