
 

Predigt zum dritten Advent 2025, 14. Dezember,  
Universitätsgottesdienst in der Universitätskirche Marburg 

Martina Kepper 
Liebe Gemeinde, 

 

es ist nicht ungefährlich, eine Person um eine Predigt zu bitten, die gewohnt ist, die Texte 

der Bibel in der Sprache wahrzunehmen, in der sie geschrieben sind, und die zudem 

Sprachen auch an noch Studierende weiter vermitteln darf. Die Versuchung wäre sehr 

groß, jetzt entweder eine Reihe von Stilblüten aus dem akademischen Unterricht zu 

präsentieren oder aber ein Florilegium der schönsten Missverständnisse und 

Kurzschlüsse aus diversen Bibelübersetzungen. Um dieser Versuchung nicht zu erliegen, 

habe ich mich zweifach imprägniert: zum ersten habe ich mich vom Thema dieses 

Gottesdienstes am 3. Advent in Anspruch nehmen lassen, das ganz im Zeichen des 

kommenden Weihnachtsfestes steht. Die Lesung aus Jesaja 40 und der 85. Psalm sind 

regulär vorgesehen und sollen daher auch dieser Predigt zugrunde liegen. So kam der 

etwas exzentrische Titel auf dem Plakat zustande: Vom Rufen und Küssen. 

Zum zweiten findet diese Predigtreihe nicht im luftleeren Raum statt. Wie unsere 

Gesellschaft, so stehen auch die Kirchen vor großen Herausforderungen: es gibt immer 

weniger Menschen, die den Glauben für sich entdecken und dann auch in der 

Gemeinschaft unserer Kirchen leben wollen. Dies geht einher mit auch immer weniger 

Menschen, die für diese Gemeinden Verantwortung übernehmen und in den Dienst der 

Kirche treten wollen. Als Lösung für dieses Dilemma wird derzeit breit diskutiert, ob nicht 

eine Umstrukturierung des anspruchsvollen Studiums am Tage wäre, um durch 

Absenkung der Anforderungen vielleicht doch wieder mehr junge Menschen für Studium 

und Beruf zu begeistern. Ich bin froh und dankbar, dass unser Universitätsprediger Prof. 

Pinggéra in der durchaus kontroversen Debatte uns zwingt, den Elfenbeinturm zu 

verlassen und Rechenschaft darüber abzulegen, welche Relevanz unser Tun haben kann. 

Das ist nicht neu. Die Frage „wie hälts du’s mit den Sprachen“ beschäftigt die Theologie 

spätestens seit der Reformation. Eine der ersten christlichen Hebräisch-Lehrer aus 

ungefähr dieser Zeit, Johannes Reuchlin, hat seine Hochachtung vor dem Hebräischen in 

einem wunderschönen Bild zusammengefasst: Wer Hebräisch liest, liest aus der Quelle, 

wer Griechisch liest aus einem Bach und wer Lateinisch liest, aus einem Tümpel. Das 

sind große Vorschusslorbeeren für das Hebräische, die sich bewähren müssen. 



Nehmen wir Jesaja 40 als Probe. Nachdem in den Kapiteln zuvor alle möglichen 

Katastrophen, Kriegszustände und Traumata beschrieben worden sind, setzt dieser Text 

mit einem programmatischen „tröstet, tröstet mein Volk“ ein. All diese zurückliegenden 

Ereignisse die Kriege, die Zerstörung, die Vertreibung sollen nun vorbei sein. Was in den 

Ohren Israels einmal wie ein dankbarer Rückblick auf erfahrene Rettung verstanden 

werden konnte, können wir in unserer Situation – Ukraine, Venezuela, Nigeria – nicht 

anders hören als eine Verheissung, leider wohl in noch ferner Zukunft. 

Eine solche Botschaft braucht Vermittlung. Daher tritt im nächsten Vers der 

sprichwörtliche „Rufer in der Wüste auf“. Am dritten Advent ist klar: christlich ist dieser 

Rufer in der Wüste mit dem neuen Testament auf Johannes den Täufer bezogen: Er, der in 

der Wüste lebt, Heuschrecken isst und einen Kamelhaarmantel trägt, ist der Ankündiger, 

der Herold, der auf den kommenden König hinweist. Aber unser Sprichwort vom „Rufer in 

der Wüste“ hat eine eher fatalistische Note: Da ruft und ruft einer, aber in der Wüste hört 

ihn niemand, oder will ihn hören. Menschlich gedacht – und das merken wir nur zu gut – 

können alle Expertinnen und Experten, selbsternannte oder tatsächliche, unsere 

komplexen Lebensumstände durch ihr Rufen nicht ändern. Und auf wen sollen wir hören? 

Vielleicht fühlen wir uns sogar selbst als ein solch einsamer Rufer in der Wüste, eigentlich 

wissen wir ja, wo’s lang geht und was kommt, aber es will halt keiner auf uns hören. 

Frustrierend. 

Hier können wir einen Blick auf den Text in der Sprache, in der er geschrieben ist, werfen. 

Und wir stellen fest, dass es diesen Rufer in der Wüste gar nicht gibt. Sie haben in meiner 

Übersetzung gehört, dass dort nicht personal „ein Rufer“ steht, sondern eher unscharf 

eine nicht näher bestimmte „Stimme, die ruft“. Und in ganz gleicher Weise gibt es auch 

eine „Stimme, die sagt“. Und es gibt dann noch die Aufforderung „Sprecht“. Es lohnt sich, 

diese unterschiedlichen Worte einmal genauer anzuschauen. Das hebräische Basiswort 

für „reden“, dbr, legt den Schwerpunkt auf die Tätigkeit des Redens selbst. Die 

angesprochenen müssen selber aktiv werden und die Botschaft ausrichten. Das 

Basiswort für „sprechen“ ,`mr , hingegen weist vor allem auf den Inhalt, also auf das, was 

diese Stimme als sicher, wahr und eintreffend bezeichnet. Und schließlich betont das 

„rufen“, qr`, dass beides zusammenkommen muss, also die Botschaft auch öffentlich 

ausgesprochen werden muss: Verkündigung ist also ein aktives Tun, das einen Inhalt hat, 

der auf ein Gegenüber, ein Öffentlichkeit bezogen ist. 



Neben dieser wichtigen inhaltlichen Differenzierung ist aber auch noch eine weitere 

Besonderheit des Hebräischen bemerkenswert, nämlich, dass bei Worten, die eine 

Handlung beschreiben, es zwar Bausteine gibt, die sagen, WER etwas tut und WIE er 

etwas tut. Dann kann man aber noch differenzieren, ob dieser WER selbst etwas tut oder 

für sich etwas tut oder gar jemand anderes die Handlung ausüben lässt. Das ist eine tolle 

Möglichkeit, die ich gern im Deutschen hätte, mit wenigen Worten viel zu sagen – non 

multa sed multum. Aber bei deutschen Worten interessiert aber viel mehr, WANN eine 

Handlung geschieht. Das ist aber im Hebräischen wiederum erst einmal gar nicht so 

interessant, sondern muss ein wenig ausprobiert werden, zumal in den poetischen 

Texten. 

Die Idee, den Text einmal rückblickend als erfahrene Rettung zu verstehen oder aber als 

noch ausstehenden Trost zu erwarten, ist also ein Problem, das rein die deutsche 

Sprache provoziert. Das Hebräische beschreibt lediglich die Art, WIE dieses Sprechen, 

Reden, Rufen verstanden werden soll. Und plötzlich verlieren die Aussagen ihren 

konkreten Zeitbezug und werden überzeitlich: „Tröstet, tröstet mein Volk“ wird von der 

Stimme dauernd und immer wieder gesagt, die Aktualisierung des Trostes liegt also 

bereits im Wort selbst. Worin besteht dann der Trost: In der Aufforderung immer wieder, 

je und je – wörtlich - „Worte zu machen auf das Herz Jerusalems“. Es soll nicht nur emotiv 

getröstet werden oder gar vertröstet, sondern aktiv immer wieder mit Worten davon 

überzeugt werden, dass Gott das Ende der Katastrophen längst beschlossen hat. Denn: 

der Mund des Herrn hat es längst ein für alle Mal so gesprochen. Rettung und Trost – das 

kann man am hebräischen Text sehen – ist bei Gott also längst beschlossene Sache. Das 

muss – eigentlich nur noch – laut der ganzen Welt zugerufen werden. Das allerdings bleibt 

die bleibende Aufgabe. 

Was dann inhaltlich da gesagt wird, ist erst einmal angesichts der Vorfreude auf das 

Weihnachtsfest, die wir hoffentlich so langsam empfinden, eher ernüchternd: Alles 

Fleisch ist wie Gras, das verwelkt, wenn der Atem Gottes es anbläst. Dass die Adventszeit 

eine Bußzeit ist, die den Menschen ihre Vergänglichkeit vor Augen führen soll, geht derzeit 

bei uns im fröhlichen Eskapismus der Weihnachtsmärkte und Weihnachtsfeiern ein 

wenig unter. Aber auch da kann ein Blick auf das Hebräische zumindest ein wenig 

versöhnen. Denn dieses Fleisch – basar – der Mensch in seiner Vergänglichkeit, findet 

sich als Wortbasis auch in der Freudenbotin wieder: mebasärät: Was im deutschen, eher 



elegischen Wort „Freudenbotin“ ein wenig untergeht, ist Hebräisch etwas ganz 

Konkretes: durch die Botschaft, dass Gott kommt, der Hirte seine Schafe wieder 

zusammentreibt, kommt wieder Fleisch an die Knochen, erstarkt der Mensch. Wenn wir 

die Botschaft des Trostes und der Rettung selbst hören und uns dann untereinander 

weitersagen, werden wir, unser Fleisch, lebendig. Wir sind geradezu darauf angewiesen 

in unserer Vergänglichkeit, genau so, wie es das Hebräische formuliert, diesen Trost und 

die Rettung angesagt zu bekommen. Ist das schon jetzt – wird das erst noch kommen – 

war das einmal und ist daher für uns nicht mehr relevant? Das Hebräische lässt diese 

Frage offen und gibt daher den Raum, die Botschaft je und je wieder neu zu beziehen. 

Das gleiche Problem von „Schon jetzt“ und „Noch nicht“ verhandelt auch Ps 85, der Jes 

40 vielleicht schon gekannt hat. Der Psalm beginnt mit einem Bekenntnis von Gottes 

Zuwendung zu seinem Volk. Ganz so, als wäre die Aufforderung „Tröste mein Volk“ schon 

erfolgt. Das Lied mit seinen 4 Strophen changiert merkwürdig zwischen diesem „Schon 

jetzt“ und einem „Noch nicht“. Die erste Strophe scheint zurückzublicken: du hast 

Wohlgefallen gefunden, du hast weggehoben, du hast zurückgezogen. Die zweite Strophe 

indes appelliert an Gott eindringlich, den Zorn von seinem Volk abzuwenden und es 

wieder herzustellen. Sehr merkwürdig tritt in der dritten Strophe eine Unterscheidung auf: 

Gott wird bei seinen Frommen und denen, die ihn fürchten, sein bevor dann die vierte 

Strophe mit dem für die Predigt das Thema gegebenen Bild beginnt: Gnade und Wahrheit 

sind sich begegnet Gerechtigkeit und Friede küssen sich. 

Mir will scheinen, dass diese Uneinheitlichkeit zwischen Zuversicht und Hoffnung, die in 

diesen Strophen zum Ausdruck kommt, direkt in unsere Gegenwart spricht. Wir haben 

wahrhaftig viel, über das wir uns freuen können, an dem wir uns erfreuen können. 

Gleichzeitig sind wir aber auch mit Sorge erfüllt, was die Zeiten bringen. Auch wenn längst 

nicht mehr alle Menschen in unserer Gesellschaft Bedrohung und persönliche 

Schicksalsschläge mit Gott in Beziehung setzen, so ist uns die Unsicherheit oder das 

Schwanken zwischen Hoffnung und Zuversicht ganz genauso und mehr als gut bekannt.   

Besonders der Vers 11 gibt diesem Psalm eine auch für uns Heutige bedeutsame 

Wendung. Wenn man Hebräisch lernt, weiß man, dass es nur ganz wenige abstrakte 

Begriffe gibt. Hebräisch redet gerne sehr konkret und anschaulich. Gefühle werden mit 

Körperteilen symbolisiert, was wir mit abstrakten Begriffen umschreiben, wird in der 

Regel durch Handlungen beschrieben. So ist schon auffällig, dass in diesen 2 Zeilen des 



Psalmes gleich 4 der wenigen und zudem noch der wichtigsten Abstraktbegriffe des 

Hebräischen genannt werden. Gnade - Wahrheit - Gerechtigkeit und Friede. Über jeden 

einzelnen Begriff und seine Bedeutung oder seine Weite ließen sich trefflich ganze 

Abhandlungen schreiben. Was mich an diesem Vers aber viel mehr berührt, ist, dass 

diese hoch abstrakten Begriffe auf sehr konkrete, menschliche Art und Weise miteinander 

in Beziehung gesetzt werden und dadurch viel greifbarer werden. Sie begegnen sich. 

Begegnen ist das, was wir uns wünschen; nicht flüchtige Begegnungen auf der Straße, wo 

man sich nur ein „Hallo, wie gehts zuruft“, sondern echte Begegnungen, bei denen man 

mit Menschen in Kontakt kommt, mit ihnen redet und merkt, dass diese Begegnung gut 

tut, uns als Menschen und als Gemeinschaft stärkt, Freude noch freudiger erlebbar 

macht und Kummer gemeinsam erträglicher. Und so begegnen sich Gnade uns Wahrheit. 

Damit ist klar: Das kann nur bei Gott liegen, und es wird– WIE interessiert das Hebräische 

– als etwas ganz Sicheres und Festes beschrieben: Weil die Wahrheit über unser Denken 

und Tun an den Tag kommen muss, sind wir auf Gnade angewiesen. Und umgekehrt: Weil 

wir längst in und aus der Gnade leben, müssen wir die Wahrheit nicht fürchten. 

Noch intimer ist der Begriff des Küssens, der hier gebraucht wird. Gerechtigkeit und Friede 

küssen sich. Das Eigentümliche an diesem hebräischen Wort für küssen ist, das es zwei 

verschiedene Bedeutungen hat. Wir kennen das vielleicht noch vom Kinderspiel: das 

Teekesselchen, bei dem man die beiden Bedeutungen eines Wortes erraten muss. Und 

so ist es auch mit dem Hebräischen küssen. Es kann auch kämpfen heißen. Und damit 

bekommt dieser Vers eine ganz andere Dynamik. Es ist nämlich nicht selbstverständlich, 

dass Gerechtigkeit und Friede so intim zusammengehören, sie können sich auch 

bekämpfen. Wo keine Gerechtigkeit herrscht, kann auch kein Friede herrschen. Wir 

müssen nur in die Zeitung, die Nachrichten oder die sozialen Medien schauen, um leider 

viele Beispiele für genau diese Wahrheit präsentiert zu bekommen. Andersherum gilt es 

auch: wenn Friede nicht auch den anderen und seine Interessen in den Blick nimmt und 

um Ausgleich bemüht ist, sondern nur vom Stärkeren auferlegt wird, kann es dauerhaft 

keine gerechte Gesellschaft geben. Nimmt man aber wie die meisten deutschen 

Bibelübersetzungen an, dass die Bedeutung küssen hier vorliegt, dann stellt sich 

unweigerlich die Frage, wie das denn gehen möge, wie ein solcher Ausgleich zwischen 

Menschen zu wahrem Frieden führen kann. Und wir könnten dem Missverständnis 

erliegen, dass wir allein dafür verantwortlich sind, Gerechtigkeit herzustellen und damit 



auch Frieden. Welche Überforderung. Wiewohl der Psalm in eine konkrete historische 

Situation hineinspricht, die nicht die unsere ist und auch schon Jahrhunderte 

zurückliegen mag, so scheint mir doch in der Ambivalenz der Begriffe küssen und 

kämpfen ein für unsere Zeit wichtiger Anstoß zu liegen. 

Passt dieser Text zu Weihnachten? Ich denke, dass die hebräischen Verbformen hier 

helfen: WANN eine Handlung stattfindet, interessiert nicht primär, aber WIE. Und dieses 

WIE enthält hier eine Botschaft, die gerade in unserer aktivistischen Zeit bedenkenswert 

ist. WIE geschieht dieses Begegnen und wie dieses Küssen? Hebräisch als feste, sichere, 

bei Gott längst geschehene Sache. Wir Menschen denken, wir müssten uns entscheiden 

und die Dinge in die Hand nehmen, dabei sind sie längst festgelegt. Also was tun? Warten 

darauf, dass sie sich durchsetzen, warten darauf, dass der Herr kommt und sich 

offenbart, so schwer das auch fällt, rufen uns beide Texte zu. Aber bis dahin – so sagt es 

genauso das Reden, Rufen und Sagen bei Jesaja – müssen wir nicht untätig unsere Hände 

in den Schoss legen. Ganz im Gegenteil: Wir können uns untereinander überhaupt nur 

bemühen, um ein gelingendes Miteinander, weil bei Gott Gnade und Wahrheit, 

Gerechtigkeit und Friede längst zusammengehören.    

Passt das alle zu Weihnachten? Eine letzte hebräische Beobachtung möchte ich noch 

einfliessen lassen: Wenn in Jes 40, 5 als feste Tatsache gesagt wird, dass die Herrlichkeit 

des HERRn sich offenbaren wird, so sieht man mit Hebräischen Augen, dass dieses 

offenbaren genau die gleiche Wortbasis ist, die in ihrer Grundbedeutung entblößen, heißt, 

und in einer veränderten Form beschreibt, wie das Volk ins Exil geführt wird. Hier aber ist 

es Gott selbst, der sich selbst entblößt, um zu den Menschen zu gelangen. Wozu wir das 

Bild von der Krippe im Stall brauchen, um zu verstehen, dass Gott selbst sich „entblößt“ 

und zu uns kommt, kann das Hebräische ganz einfach „nur“ so sagen. Weihnachtlicher 

kann es kaum werden.  

Und so wünsche ich uns allen, dass die Kette derer, die die Mühe auf sich nehmen, durch 

den Tümpel hindurch zur Quelle vorzudringen, nicht aufhören möge. Die Welt wäre trüber 

ohne sie. 

 

Der Friede Gottes, der höher ist als alle unsere Vernunft, bewahre unsere Herzen in 

Christus Jesus. AMEN 

 


